BISCHOF VON PASSAU

\;’,. Stefan Oster SDB

»2Amoris laetitia® und die Mitte des Evangeliums

Ein guter oder ein schlechter Text? Die ersten Reaktionen auf ,Amoris laetitia“, das neue Schreiben unseres Papstes, sind so
divergierend wie widerspriichlich.

Schon am Tag nach seiner Veréffentlichung feiern die einen einen ,Epochenwandel”, der z.B. dazu fiihre, dass nun keinem
Wiederverheirateten die Kommunion mehr verweigert werden kdnne. Die anderen lesen heraus, dass Gott sei Dank alles
genau so bleibt, wie es ist und immer war. Warum ist das so? Und ist der Text deshalb nun gut oder schlecht? Ein
Deutungsversuch.

»~Amoris laetitia“: Liebe als Sieg der Wahrheit

Ein Abschnitt im Schreiben unseres Papstes hat mich besonders bewegt. Unter der Ziffer 311 schreibt er: ,Es ist ... wahr,
dass die Barmherzigkeit die Gerechtigkeit und die Wahrheit nicht ausschlief3t, vor allem aber mussen wir erklaren, dass die
Barmherzigkeit die Fiille der Gerechtigkeit und die leuchtendste Bekundung der Wahrheit Gottes ist". Dieser Satz bringt in
mir sehr viel zum Klingen, weil darin Wesentliches meines eigenen Wahlspruchs (von Augustinus) zum Ausdruck kommt:
,Der Sieg der Wahrheit ist die Liebe."

Das Problem ist: Diese Worte sind wunderschoén, aber nicht leicht zu verstehen, nicht leicht zu verinnerlichen, nicht leicht
zu verdauen, nicht leicht zu leben (und um hier jedes Missverstandnis zu vermeiden: natiirlich auch nicht fiir mich!).

Jesus und die Barmherzigkeit

Jesus hat auch das Gesetz des Alten Bundes nicht aufgehoben, aber er hat es mit seinem ganzen Leben und seiner ganzen
Existenz erfiillt. Und die Erfiillung war eben sein Weg der Ganzhingabe, der Weg ans Kreuz, der Durchgang durch das Leiden
und den Tod hinein in das Licht der Auferstehung. Er selbst ist in Person die Verséhnung von Wahrheit und Liebe als
Barmherzigkeit.

Er selbst konnte ungeheuer streng und unerbittlich sein — gegen die Heuchler, gegen die Phariséer, gegen jede Art von
ungerechtem Zorn, gegen das unreine Herz, das eine Frau auch nur listern ansieht, gegen alle, die nicht bereit sind zur
Umkehr und andere Menschen und Situationen.

Strenge und Liebe

Und zugleich war er ein Abgrund an Liebe, Barmherzigkeit und persénlicher Hingabe, das Lamm Gottes, das fiir die Seinen
zum Schlachten gefiihrt wird, um sie von ihren Siinden und ihrer Herzensverhartung zu heilen, das Lamm, das seinen Mund
nicht auftut, sich nicht wehrt, sich kreuzigen lasst fir die, die er liebt, ganz besonders fiir seine Freunde, aber auch fiir seine
Mérder!

Die Wahrheit, die er gesagt hat und die er selbst als lebendige Person ist, diese Wahrheit hangt als Liebe am Kreuz. Hier
siegt die Wahrheit, die nicht selbstherrliches Festhalten an Sétzen ist, sondern Einweisung in eine Wirklichkeit des Heils, in
die Eréffnung eines neuen Lebens, das das jetzt schon angeht fiir alle, die an ihn glauben.

Das Leben des Herrn liegt ,,vor“ dem Dogma

Wenn Papst Franziskus also von der Barmherzigkeit als der ,leuchtendsten Bekundung der Wahrheit Gottes" spricht, dann
ist er aus meiner Sicht im Einklang mit dem Johannes-Evangelisten, der den am Kreuz erhdhten, den toten, den gefolterten
Herrn als den verherrlichten (!) Herrn bezeichnet.

So sehr leuchtet die Wahrheit der Liebe Gottes, dass sie zu dieser dufersten Hingabe bereit ist. Sie ist nicht zuerst in der
Form von Satzen, von Dogmen, von Moralpredigten zu haben. Sondern jedes Dogma, jeder Satz der Moral ist ein Verweis
auf die davor liegende, tiefer liegende Wirklichkeit der Einheit von Wahrheit und Liebe, die am Kreuz hangt und sich am
Kreuz offenbart hat.

Der Geist der Heiligkeit und ,,Amoris laetitia“

Das Dogma und die Moral entstehen aus dieser Hingabe, sie sind der Versuch, sie verstandlich zu machen, sagbar zu machen
und eine Lebensform anzubieten, die sie ernst nimmt. Aber Dogma und Moral sind nicht selbst diese Wirklichkeit.


https://stefan-oster.de/

Das heif3t, hier geht es nicht um blof intellektuelles Verstehen der Wahrheit und auch nicht nur um gefiihlsmaRiges
Handeln aus Barmherzigkeit, hier geht es um den Geist der Heiligkeit des Herrn selbst und genau dieser ist aus meiner
Sicht die Grundlage dieses grof3en, dieses anspruchsvollen Textes liber die Liebe, den uns der Papst geschenkt hat.

Ahnlich wie bei den Texten des Konzils

Das Problem ist ein ahnliches wie bei den Texten des Il. Vatikanischen Konzils. Wie oft wird (iber den vermeintlichen ,Geist
des Konzils" gesprochen und gemeint wird allzu oft die eigene, hintergriindige Hoffnung auf mehr Liberalitat, auf weniger
Strenge, auf weniger Rede von Siinde, auf weniger Herausforderung auf mehr Barmherzigkeit — aber letztlich oft auch nur
im Sinne einer blof billigen Gnade.

Was wird gemeint?

Gemeint wird allzu haufig das eigene Kirchenbild, gemeint wird die eigene Deutung des Verhaltnisses zur Welt. Nicht
gemeint wird in der Regel, was das Konzil wirklich auch dem Text gemaf’ gesagt hat. Zum Beispiel, dass die allgemeine
Berufung zur Heiligkeit (LG 5) fur jeden Getauften eine eigene, tiefgrindige Verantwortung beinhaltet (und aus meiner
Sicht sogar Verstehensschliissel fir die Konzilstexte ist).

Nicht gemeint wird in der Regel, dass das Konzil ein vertieftes, weil auch dialogisches Offenbarungsverstandnis vorgelegt
hat, in dem der Mensch eingeladen ist, auf den sich ganz und gar schenkenden Gott eine eigene, verantwortete Antwort zu
geben, die diesem Gott das eigene Leben tatsachlich ganz zuriick schenkt.

Dogma gegen Barmherzigkeit?

Und so tun wir uns bis heute innerkirchlich schwer mit einer einheitlichen Deutung dieses Konzils mit seinem pastoralen
Ansatz. Die Deutungen gehen von ,radikaler Neuanfang kirchlichen Lebens" bis ,alles gilt genau so, wie es bisher gegolten
hat". Warum ist das so? Warum gehen die Deutungen so sehr auseinander?

Meines Erachtens, weil das Konzil aus dem ,Geist der Heiligkeit" gesprochen hat, aus dem Geist, in dem Wahrheit und
Barmherzigkeit nicht mehr als Gegensatze gegeneinander ausgespielt werden kénnen, sondern eine Mitte und Tiefe haben,
die sehr anspruchsvoll ist, also voll des Anspruchs, den Gott an uns, an seine Kirche richtet. Er schenkt Liebe und wartet auf
unsere Antwort als wahrhaftige Liebe.

Die Gefahr, Gegensitze zu werden

Dringe ich mit dem Herzens- und Verstandesblick nicht dorthin vor und lasse ich mich davon nicht beriihren, dann bleibe
ich ,davor" hangen. Und in diesem Fall des ,davor" fallen Liebe und Wahrheit in der Interpretation auseinander und laufen
Gefahr zu Gegensatzen zu werden: Dogma gegen Barmherzigkeit, moralische Normen gegen konkrete Lebenswirklichkeit.

Und dann suchen sich die einen wieder die vermeintlich barmherzige, aber irgendwie am Ende doch billigere Perspektive
raus. Die anderen die satzhafte Wahrheit, die strenger wirkt, aber oft so viel weiter weg vom Leben scheint — und ebenfalls
weniger anstrengend sein braucht, weil ich mir die schwierigen Falle unter Berufung auf das Dogma leicht vom Leib halten
kann.

Der Blick aus Christus

Der Papst aber spricht aber aus meiner Sicht in ,Amoris laetitia" tatsachlich aus diesem Innenblick, der aus Christus
kommt, der zugleich ganz beim Vater und im Vater lebt und deshalb (!) so nah bei den Menschen sein kann - in der tiefen
Einheit von Wahrheit und Barmherzigkeit, in der Hingabe als Heiligkeit.

Hingabe als Heiligkeit

Dieser Weg ist alles andere als billig. Wenn der Papst zum Beispiel darauf pocht, dass es um Begleiten, Unterscheiden,
Mitgehen und Integration geht, dann heif3t das eben genau nicht, dass jetzt jeder einfach alles von der Kirche beanspruchen
kann, was sie ,zu bieten" hat.

Es heif3t wirkliche Liebe, wirkliches geduldiges Gehen mit den Menschen, wirkliches Hinschauen und Unterscheiden lernen.
Es heif3t Einblick bekommen in innere Wirklichkeiten, in komplexe Realitaten, in die Fragen von Schuld, Stinde und
Verséhnung. Und es heif3t Hinsehen und Hinhoren auf Lebens- und Glaubenswiderspriiche, auf Wunden und mégliche
Heilungswege.

»~Amoris laetitia®“: Was das fiir den Seelsorger bedeutet

Der Weg der Liebe des Seelsorgers ist das geduldige Mittragen des Kreuzes mit dem Anderen. Er muss dabei aus Riicksicht
auf die anderen Glaubigen ,jedwelchen Anstof3 vermeiden" (Nr 299). Dieser Weg heif3t daher auch, dass die bestehende
Lehre volle Giiltigkeit hat, er bedeutet, dass ,niemals von den Erfordernissen der Wahrheit und der Liebe des Evangeliums*
abgesehen werden kann (Nr. 300).

Er bedeutet ,Demut, Diskretion, Liebe zur Kirche und ihrer Lehre" (ebd.). Dieser Weg bedeutet die ,schwerwiegende Gefahr
falscher Auskunft zu vermeiden, wie die Vorstellung, dass jeder Priester schnell ,Ausnahmen’ gewéhren“ kénne (ebd.). Er
bedeutet das Risiko vermeiden, ,die Kirche vertrete eine Doppelmoral”. (ebd.)

Bemiihen um Wahrheit und Liebe

Der Weg bedeutet aber andererseits auch zu fragen: Kann es wirklich sein, dass jeder Mensch, der sich seit langem
tatsachlich ernsthaft um erneuerte Wahrheit und Liebe miht, dass dieser sich automatisch ,im Zustand der Todstinde
befinde und die heiligmachende Gnade verloren" habe? ((Nr. 301) Kann es sein, dass mein eigenes Insistieren auf dem



Gesetz vielleicht doch nicht mehr ist als ein Riickzug, der mich im sicheren Gedankengeb&ude davor beschiitzt, wirklich den
Weg der Liebe, der Begleitung, des geduldigen Mitgehens gehen zu missen?

Kann es sein, dass ich mich unter Berufung auf die moralische Norm von der Anstrengung dispensiere, wirklich verstehen zu
wollen, helfen, mitleiden zu wollen? Der Weg der Heiligkeit und der Heiligung hebt das Gesetz nicht auf, kein Jota, sagt
Christus im Evangelium (Mt 5,18).

Lebensdeuter sein

Aber er selbst, als lebendige Wahrheit, als Inbegriff des Gesetzes, er selbst geht mitleidend, mittragend, mitkdmpfend an
der Seite derer, die das Gesetz nicht oder noch nicht halten kénnen, weil sie seine innere Fiille noch nicht mit dem Herzen
bertihrt haben. Weil ihnen die Einsicht mangelt, dass Christus selbst das Leben ist und lebendig machenden Geist schenkt
und dass er wirklich das Herz erneuern kann und will — und dass er nicht nur als toter, gesetzhafter Buchstabe daherkommt.

Denen, die das nicht sehen wollen oder kénnen, diirfen wir Lebensdeuter sein, diirfen wir den Herrn vergegenwartigen, der
in den Abgrund der Siinde gestiegen ist. Ihnen dirfen wir auch Stellvertreter sein, die ihre Kémpfe, Leiden, Widerspriiche
vor Gott bringen. Und wir hoffen, dass das auch andere fiir uns tun, die wir ebenfalls Stinder sind.

»~Amoris laetitia®: Ein guter oder ein schlechter Text?

Daher: Wenn schon am Tag nach dem Schreiben unseres Papstes die Deutungen in dhnliche Extreme auseinander gehen wie

im Gefolge des Konzils, dann lasst das aus meiner Sicht im Grunde vor allem zwei Méglichkeiten der Deutung zu. Entweder
es ist ein schlechter Text, viel zu wenig eindeutig, so dass sich am Ende jeder herausnehmen kann, was er mag, nur um seine
eigene (nicht selten ideologische) Sicht der Dinge zu festigen.

Oder es ist ein so guter Text, dass er sehr nahe am Geist des Evangeliums ist, am Geist der Heiligkeit, der uns nicht die
Alternative lasst zwischen Wahrheit und Barmherzigkeit, sondern nur die Alternative, den Weg des Herrn selbst zu gehen,
die Kreuzesnachfolge, den Weg der Heiligkeit, den Weg der sich verschenkenden Liebe.

Tiefenlektiire vonnéten

Und hiiten wir uns, vorschnell zu glauben, das wére anspruchslos und gébe schnelle Losungen her. Es ist ein Weg, der unsere
ganze Antwort will. Mir scheint jedenfalls diese zweite Alternative zu gelten: dass der Text in diesem Sinn richtig gut ist -
und deshalb wirklich der sorgféltigen Tiefenlektiire bedarf, die der Papst empfiehlt.

Und dass es keinesfalls ein Text ist, der allzu schnell, allzu einfache und blof3 pragmatische Lésungen vorschlagt. Wenn
tatsachlich in dem einen oder anderen Einzelfall eine neue Losung iiber die bisherigen hinaus gesehen werden kann, dann im
Grunde nur von einer Haltung der Liebe, die zur wirklichen Hingabe bereit ist.

Eine erste Einschatzung von Bischof Stefan Oster zum Nachsynodalen Schreiben ,Amoris laetitia" von Papst Franziskus
finden Sie hier: ,Amoris laetitia" — Eine erste Einschatzung.



https://stefan-oster.de/erste-einschaetzung-zum-nachsynodalen-lehrschreiben-von-papst-franziskus-amoris-laetitia/

