BISCHOF VON PASSAU

\;’,. Stefan Oster SDB

Interview: ,,Ich spiire einen Generationenbruch®

JIch spiire einen Generationenbruch®. Das Interview von Bischof Stefan Oster mit Martin Gundlach von AUFATMEN.

Seit elf Jahren leitet Bischof Stefan Oster das Bistum Passau im Siidosten von Deutschland. Wofiir er einsteht, was ihn
umtreibt und was er von Evangelischen und Freikirchlern gelernt hat — darliber sprach er im Interview mit Martin Gundlach
von AUFATMEN. Das gesamte Interview hier zum Download oder zum in ausfihrlicher Form zum Nachlesen:

Wofiir stehen Sie ganz personlich? In der Vielfalt der Themen und Aufgaben, in der Sie sich als
Bischof bewegen und bewegen miissen — was sind Ihre Herzensanliegen?

Immer wieder darf ich erleben, dass Menschen dem Herrn begegnen und dann auch noch erfahren, dass ihr Leben dadurch
tiefer wird, froher, sinnvoller, erfiillter und freier. Wenn das passiert — und wir als Kirche oder auch ich selbst kénnen dazu
beitragen — dann weif3 ich immer wieder, dass ich zuerst und vor allem dafiir lebe und arbeite. Das macht mich zutiefst
dankbar.

Was sind die Themen, von denen Sie sagen: Wenn die Leute mal an mich zurtickdenken, dann
sollen sie sich erinnern, dass ...

Vor einiger Zeit sagte ein junger Mann: Wenn Sie von Jesus erzéhlen, dann kann ich glauben, dass es ihn wirklich gibt. Das
hat mich berthrt und gefreut, aber — hoffentlich auch demiitig gemacht. Denn tatséchlich ist es Er selbst, der so etwas
bewirkt. Und eben das ist mein Hauptthema: der Herr. Und die Frage, wie kann ich Wege finden, zu zeigen, dass er lebt,
dass er unser Leben trégt und heiler machen will. Was bedeutet tiberhaupt das Heil, das er schenkt und wie wird es in
diesem Leben erfahrbar? Wie kann man hier auch Bekehrung verstehen und die Annahme von Vergebung? Philosophisch
komme ich dabei stark von der Philosophie des Dialogs und der Metaphysik der Person.

Eines der wesentlichen grundlegenden Themen heute ist deshalb fiir mich die Anthropologie, die Lehre vom Menschen. Wir
feiern in diesem Jahr 1700 Jahre Konzil von Nicaa. Die Kirche hat damals die Formulierung gefunden, dass Christus wahrer
Gott und folglich wesenseins mit dem Vater ist. Wir haben damit in Christus die tiefst mogliche Offenbarung dartiber
bekommen, wer Gott ist und wie er zu uns Menschen und zu seiner Schépfung ist. Um diese Frage haben die Menschen
damals intensiv im Blick auf das Christusereignis gerungen. Es war in der Folge fiir die Geschichte des Christentums
unglaublich wichtig, dass die Gottheit Christi so klar erkannt und formuliert wurde.

Zugleich aber ist Christus nun auch ganz Mensch geworden und damit hat er uns eben auch eine Offenbarung dariiber
geschenkt, wer der Mensch ist und wer er vor Gott sein kann. Und ich meine, diese Offenbarung tiber uns Menschen steht
heute massiv in Frage und sogar auf dem Spiel. In unserer katholischen Tradition denken wir viel in der Kategorie des
Sakraments. Das bedeutet — sehr knapp gesagt — in einer endlichen, geschopflichen Wirklichkeit wird eine unendliche,
Ubernatiirliche Wirklichkeit gegenwartig und erfahrbar.

In unserer katholischen Tradition denken wir viel in der Kategorie des Sakraments.

In diesem Sinne sind uns dann nicht nur etwa Taufe und Eucharistie als unsere wichtigsten Sakramente geschenkt. Sondern
in einem abgeleiteten Sinn verstehen wir auch den Menschen selbst als Sakrament. Paulus sagt es uns direkt: ,Wisst ihr
nicht, dass euer Leib ein Tempel des Heiligen Geistes ist?" (1 Kor 6,19) — also unendliche Gegenwart in einem ,endlichen
Zeichen", wenn man so will. Und mich beschaftigt sehr die Frage: Was machen die grof3en Debatten um geschlechtliche
Orientierungen und Identitaten mit diesem Menschenbild.

Oder eher noch umgekehrt: Miisste nicht unsere Auffassung von der ,Sakramentalitat des Menschen* ein
identitatsbildendes Korrektiv als unser Beitrag fiir diese Debatten sein? Ich glaube jedenfalls, dass wir im Blick auf die Frage
nach dem Menschen im Verhaltnis zu Gott an einem ahnlich entscheidenden, geschichtlichen Moment sind, wie damals in
Nicéa als es um Jesus und die Gottesfrage ging. Heute geht es — zumindest im westlichen Kulturraum — um die
+Menschenfrage* — und um die Gefahr, dass unser tiefes Verstandnis von der menschlichen Person verschwindet.

Was mich auch noch umtreibt und antreibt: Wie konnen die neuen Medien fiir die Verkiindigung sinnvoll genutzt werden.
Auch hier mache ich ja einige Versuche. Und zugleich ringe ich dabei massiv um die dramatische Ambivalenz von allem, was
diese technologische Revolution gebracht hat und noch bringen wird.

Sie sind seit elf Jahren Bischof in Passau. Wir schwenken mal von Ihrer Person zu Ihrer Kirche.
Wofiir steht die Katholische Kirche im Bistum? Hat sich in diesen Jahren, in denen Sie Bischof
sind, spiirbar verdndert? Neuaufbriiche? Entkirchlichung?


https://aufatmen.de/
https://stefan-oster.de/wp-content/uploads/2025/08/AUFATMEN_Artikel-Bischof-Oster.pdf
https://stefan-oster.de/

Zunéchst: Ja, ich glaube schon, dass es Veranderung gab und gibt. Ich spiire vor allem auch in der direkten und indirekten
Verkiindigung von einigen der Hauptamtlichen bei uns, dass es ausdriicklicher um Christus geht und ausdriicklicher um das
Wort Gottes. Wir haben zudem einige Initiativen begonnen, wie etwa Schulen zur Jiingerschaft, Glaubenskurse oder einen
Kongress fiir das Thema Gebet und Anbetung und anderes mehr. Wir haben die Praxis der Visitation erneuert, wir haben
durch die Einrichtung von Verwaltungszentren besonders die Priester von Verwaltungsaufgaben entlastet. Und ja, ich meine
schon, dass sich da manches verandert und erneuert hat.

Gleichzeitig merken wir natiirlich auch, dass die generelle Entkirchlichung und Entkonfessionalisierung dadurch nicht
aufzuhalten sind. Auferdem: In einer strukturell stabil aufgestellten und finanziell immer noch ganz gut versorgten Kirche
sind die Beharrungskréfte gegen Verdnderungen doch enorm. Oft werde ich dabei an das Wort im Evangelium von dem
neuen Wein erinnert, der eigentlich in neue Schlduche gehort.

Meine Wahrnehmung ist auch die: Neue Initiativen zur Evangelisierung sind im Grunde nicht méglich ohne so etwas wie
Bekehrung oder auch ohne die Intensivierung der persénlichen Christusbeziehung im Gebet. Und so etwas wie Bekehrung
lasst sich natiirlich auch nicht einfach verordnen. Das fiihrt dann dazu, dass die Widerstande gegen Impulse der
Evangelisierung eher von innen kommen als von auf3en. Und das ist schon erniichternd.

Seit Sie Bischof sind, haben ungeféhr 20 Prozent Ihrer Mitglieder ich Ihrem Bistum die Kirche
verlassen. Was macht das mit IThnen? Und wie geht man persdnlich damit um, dass man die
groBen Linien auch nicht aufhalten kann?

Das Phanomen, das Sie beschreiben, ist ja nicht nur ein Phanomen des Bistums Passau oder auch nicht nur ein Phdnomen
der Kirchen in Deutschland, es ist ein Phanomen der ganzen westlichen Welt — und es wird zunehmend eins des Ostens oder
auch des globalen Siidens, wenn es auch dort noch weniger spiirbar ist. Denken Sie an die Frage des Herrn:

Wird der Menschensohn noch Glauben auf der Erde finden, wenn er wiederkommt? Tatsachlich gibt es fiir die
Entkonfessionalisierung viele Griinde und Megatrends wenigstens seit der Zeit der Aufklarung. Individualisierung,
Materialismus, eine bestimmte Art von Wissenschaftsglaubigkeit, die technologischen Revolutionen und anderes mehr.
Unsere Skandale, insbesondere die Dimension des Missbrauchsskandals beschleunigen diese Bewegung.

Tatsachlich glaube ich aber, dass die starkste Beschleunigung von der Digitalisierung ausgeht. Das Internet, das ja mit ganz
vielem Nitzlichem und Faszinierendem, das Leben von uns allen sehr schnell ,kolonisiert" hat, wird auf der anderen Seite
sogar so etwas wie Religionsersatz oder Pseudokirche: Es entsteht ungeheure Vernetzung - vermeintlich Gemeinschaft —
aber tatsachlich ist es meist nur der Schein von Gemeinschaft — und nicht selten vertieft und vermehrt es die Erfahrung von
Einsamkeit.

Das Netz hat zugleich einen Zug ins Unendliche, in die Welt unendlichen Wissens, unendlicher Information und oft sogar
unendlicher Bediirfnisbefriedigung — also in einem gewissen Sinn ist das ein Zug in die Transzendenz. Aber letztlich ist auch
das nur Pseudotranszendenz. Zugleich sind aber die Netzwerke so programmiert, dass sie unsere Neugier und ihr
Belohnungssystem siichtig machen. Wenn nun Menschen — und bei weitem nicht nur junge Menschen - viele Stunden am
Tag online sind und dieser grof3en Faszination unterliegen — wie soll da das tiefere Bediirfnis nach authentischer Begegnung
mit Gott und den anderen Menschen noch richtig aufkommen; und wie soll solche Begegnung dann auch noch eingeiibt
und gelernt werden? Also hier sehe ich einen dramatischen Beschleunigungsfaktor der Entkonfessionalisierung.

Wie ist das Lebensgefiihl in Ihrer Umgebung heute — im Vergleich zu Ihren Jugendzeiten, in der
Sie ja auch schon in Niederbayern und der Oberpfalz unterwegs waren.

Ich meine eine Art Generationenbruch zu spiiren im Bewusstsein um Glauben und Kirche. Die Alteren, also mein Alter und
dariiber, sind tiberwiegend noch volkskirchlich aufgewachsen und haben haufig noch ein deutlich gepragtes Bewusstsein
von der Gegenwart des christlichen Glaubens im eigenen Umfeld oder auch im eigenen Herzen. Natiirlich schwindet auch
das, aber manche Pragungen bleiben einfach, auch dann, wenn man nicht mehr hingeht oder nicht mehr glaubt. Eine Art
kulturelles Gedéchtnis bleibt. Man weif3 einfach mit den Traditionen, Festen und Brauchen was anzufangen.

Und wenn ich mir dann die Generationen im Alter von 45,40 oder jiinger anschaue, dann habe ich den Eindruck, dass da
kaum mehr etwas gepréagt worden ist oder wird. Dass kulturelle Gedichtnis christlicher Uberlieferung ist vielfach entleert.
Es bestehen dann noch so etwas wie Wissensbestande in den Kopfen, aber kaum mehr Pragungen, die durch gemeinsame
Erlebnisse, Emotionen, familidre oder gemeinschaftliche Erfahrungen entstehen. Das religiése Mindset bei den allermeisten
Jiingeren ist deshalb auch gar nicht mehr da. Sie leben in einem anderen geistigen Horizont, was den Glauben angeht. Und
dann ist es ein langer Weg, bis ein ,Umdenken", buchstéblich eine Metanoia stattfinden kann, also ein Sehen-lernen der
Wirklichkeit in einem biblischen oder wenigstens von einem Kulturchristentum gepréagten Deutungshorizont.

Die groBe Herausforderung als Bischof, so stelle ich es mir vor, ist vermutlich das Spannungsfeld,
einerseits eine Kirche fiir alle sein zu wollen, aber andererseits ja auch eine Richtung zu haben,
wohin man will und wohin man auch nicht will. Integration oder klares Profil, was wiegt fiir Sie
starker?

Ich will beide Seiten nicht gegeneinander ausspielen, auch wenn das oberflachlich vermutlich so wahrgenommen wird. Ich
gelte ja vor allem bei denen, die mich zuerst aus Zeitungsiiberschriften kennen, als ein Konservativer. Und dann erlebe ich
nicht selten, dass Menschen, mit denen ich in realen Kontakt komme, auf einmal tiberrascht sind, weil doch manche
Denkschablone zerbricht. Wenn Sie von Profil sprechen, dann kénnte man auch sagen: Steht er zu den
,Glaubenswahrheiten", zu den ,Dogmen" — die natirlich in manchen Aspekten fiir viele Menschen gar nicht mehr
zuganglich sind? Und dazu sage ich natiirlich ja, ich habe es auch versprochen und ich kann das, was die Kirche lehrt,
sowohl intellektuell wie auch spirituell bejahen.



Wenn Sie dann von ,Kirche fiir alle* sprechen, dann meinen Sie vermutlich die Akzeptanz von so Vielen, die anders
unterwegs sind in Bezug auf manche Glaubenswahrheiten oder von solchen, die anders leben, als es die kirchliche Moral fiir
richtig halt. Ich stelle in diese Spannung gerne mein bischéfliches Motto hinein, das eigentlich auch mein Lebensthema ist.
Es ist ein Satz, den man bei Augustinus finden kann: ,Der Sieg der Wahrheit ist die Liebe". Was meint er?

JDer Sieg der Wahrheit ist die Liebe"

Wir glauben ja, dass Christus selbst sowohl die Wahrheit in ihrer Fiille ist, wie auch die hingebungsvolle, sich aufopfernde
Liebe am Kreuz. Beides ist er in Person. Und Er ist als Wahrheit diese Hingabe. Wiirde man von der Wahrheit, die er ist,
etwas wegnehmen, wiirde man auch die Hingabe beschranken. Das heif3t: Solange wir glauben, dass die Wahrheit zuerst in
dogmatischen Satzen daherkommt — und sie dann gegen die ,Liebe" ausspielen, solange bleibt es verkehrt. Wenn wir
anerkennen, dass auch Dogmen letztlich nur Ausformulierungen einer viel tieferen, lebendigen Wahrheit sind, einer
Wahrheit, die sich radikal an alle verschenkt, dann kommen wir auf die richtige Spur.

Und dann koénnen wir uns die Frage stellen: Wenn ich mich von dieser Liebe wirklich beriihren lasse, kann ich dann einfach
bleiben, wie ich bin? Kommt dann nicht von selbst die Frage, welches Leben miisste ich dann leben, wenn ich mich davon
treffen lasse? Und dann wird ein solches Leben wieder profiliert sein, weil es von innen her wie von selbst Profil bekommt.
Und das ist die Kirche und sind Menschen aus der Mitte der Kirche: Profiliert in der Wahrheit und genau deshalb liebevoll zu
allen.

Wie sdahe das Profil aus?

Das habe ich versucht in der letzten Frage zu beantworten: Ein Profil, in dem deutlich wird, dass ein Leben aus der Wahrheit
und ein Leben in der Liebe kein Widerspruch sind, sondern in der Tiefe zwei Seiten derselben Medaille. In der Praxis der
grof3en Glaubenden unserer Kirchen waren das immer die Heiligen! Ist lhnen schon einmal aufgefallen, dass es bei Christus
selbst auch unglaubliche Strenge gibt, also ein dramatisches Pochen auf Wahrheit, wenn man so will, zum Beispiel gegen
religiose Heuchelei?

Aber zugleich ist er die hingabebereiteste Person, die je gelebt hat; die Person, die auch noch fiir ihre grausamen Morder um
Verzeihung betet! Warum? Er ist der Heilige Gottes! Und in der Heiligkeit, sind Wahrheit und Liebe keine Widerspriiche
mehr. Aber womdglich nur dort! Ansonsten neigen wir dazu, sie auseinander zu reif3en und gegeneinander auszuspielen:
Profil gegen Weite und nicht: Profil als Ermoglichung von Weite.

Ich bin als Kind eines freikirchlichen (mennonitischen) Pastors in Freising gro3 geworden. Da
waren mein Bruder und ich sowas wie die ,Heidenkinder*. Ich wei} nicht, wie Ihre Pragung
hinsichtlich Evangelischen und Freikirchlern war?

Da habe ich erst recht spat Zugang gefunden, in meinen Vierzigern. Bis dahin war ich tiberaus tberzeugt, dass wir im
Katholizismus alles haben, und daher die anderen weniger brauchen. Als ich dann den Reichtum mancher evangelischer oder
freikichlicher Traditionen kennenlernen durfte, war ich umso dankbarer und versuche schon lange daraus zu lernen, immer
noch.

Zwei Beispiele: Einmal das Thema personliche Christusbeziehung und zweitens der Akzent auf die Frage, was eigentlich
Jingerschaft bedeutet. Beides sind im Grunde kaum Themen eines volkskirchlich gepragten Katholizismus. Aber sie sind
Uiberaus wichtig. Und das kommt uns dann gleichsam als eine Fremdprophetie wieder von unseren freikirchlichen
Geschwistern entgegen. Ich bin dankbar fiir die guten Verbindungen, die ich zum Beispiel zu einigen Leuten aus der
Evangelischen Allianz und dartber hinaus aus der freikirchlichen und evangelischen Welt habe. Wir treffen uns seit einigen
Jahren jahrlich in Passau zu einem zweitéagigen Treffen mit Leiterinnen und Leitern verschiedenster Herkiinfte, um uns iiber
missionarische Okumene auszutauschen.

Was hat sich da in den letzten 50 Jahren verdndert?

Ich habe auch den Eindruck, dass sich auch die evangelische und freikirchliche Welt ziemlich verandert, und in wesentlichen
Fragen auch unter massivem Veranderungsdruck ist — insbesondere was die anthropologischen und sexualethischen Themen
angeht oder den Lebensschutz. Und inzwischen habe ich den Eindruck: War die katholische Kirche friiher bei nicht Wenigen

aus der freikirchlichen Welt als eine Art unbiblische Antikirche gesehen, so gibt es doch heute bei Vielen ein Umdenken: Sie
sehen, dass wir Katholiken in manchen dieser grundlegenden Fragen doch stabiler sind als manche Freikirchen.

Und da habe ich dann das Gefiihl, dass mancher uns eigentlich schon deshalb gut findet oder gar braucht, weil wir eben
weltweit so ein grof3er Player in diesen Fragen sind — und deshalb die Zerreif3proben zumindest weltweit gesehen bei uns
weniger dramatisch sind als bei manchen Freikirchen oder anderen Gemeinschaften, die aus der Reformation
hervorgegangen sind. Freileich: Besonders im Westen sind diese Fragen natirlich bei uns Katholiken ebenfalls massiv da.

Ich habe neulich einen Menschen gehort, der folgendes sagte: ,,Wir brauchen in den Kirchen
zukliinftig die Tugenden des Ostens. So wie viele Christen in der DDR und in der entkirchlichten
Gesellschaft der neuen Bundesldnder gelebt haben, so wird es auch bei uns werden. Wir brauchen
das Widerstdndige. “Was konnen die Menschen in Bayern von den Christen in Sachsen-Anhalt
lernen?

Ich wiirde sagen: Wir brauchen heilige Manner und Frauen, die das Evangelium aus der Tiefe leben — und deshalb anders sind
als das, was die Gesellschaft durchschnittlich als Lebensmodelle anbietet. Und solche Menschen, die aus der Tiefe leben,
sind dann auch anziehend fiir andere oder gar fiir die Vielen, die vielleicht weniger entschieden leben wollen oder kénnen.
Dazu sind dann Biotope nétig: Sozialformen, Gemeinschaftsformen von Kirche, in denen der Glaube und Christus wirklich
die pragende Mitte sind.



Mit C.S. Lewis kdnnen wir uns vor die Alternative stellen lassen: Wenn der Glaube an den Auferstandenen nicht wahr ist, ist
er iberhaupt nicht wichtig. Dann lassen wir das Ganze. Wenn er aber wahr ist, dann ist er buchstablich unendlich wichtig!
Und dann diirfen wir uns immer neu tberlegen, wie gelingt es in diesen Zeiten, den Glauben so zu leben, zu pflegen, zu
vertiefen, dass wir selbst darin bleiben und wachsen kénnen. Kern eines solchen glaubigen Lebens liegt in der Frage Jesu an

Petrus, die er zugleich an uns alle richtet: ,Liebst du mich?*.



