BISCHOF VON PASSAU

\;’,. Stefan Oster SDB

Urworte: Maria oder eine Kirche, die Jesus liebt

Maria oder eine Kirche, die Jesus liebt. Der Beitrag von Bischof Stefan aus dem Buch ,Urworte des Evangeliums — Fiir einen
neuen Anfang in der Katholischen Kirche" kann hier nachgelesen werden.

Im Freiburger HERDER Verlag ist das Buch ,Urworte des Evangeliums — Fiir einen neuen Anfang_in der Katholischen Kirche"
erschienen. In der Uberzeugung der Autoren brauche es nichts dringender als geistliche Erneuerung. Daher haben sich
glaubige Menschen zusammengetan - junge und alte, renommierte und ganz einfache, dazu auch Ordensfrauen und Priester
- und in einen kleinen Buch iiber einen faszinierenden Stil eines neuen kirchlichen Umgangs nachgedacht. Dieser ist
getragen durch das Evangelium und Nachfolge, Gebet und den Heiligen Geist, Jiingerschaft und Reform — und vor allem:
die Schénheit der katholischen Kirche. Das Buch gibt es im Passauer Domladen zu kaufen.

Der Beitrag von Bischof Stefan kann hier nachgelesen werden.

,Sind wir noch eine Kirche, die imstande ist, die Herzen zu erwarmen?", — so hatte Papst Franziskus im Jahr 2013 die
brasilianischen Bischofe gefragt. Dass der Papst zuerst und immer wieder auf die ,Herzen" zu sprechen kommt, ist
wesentlich. ,Herz" ist selbst ein Urwort der Schrift, das die ganzheitliche Mitte des Menschen meint. Und mit diesem Wort
zielt Franziskus auf die spirituelle Dimension, auf die geistliche Tiefe der Uberlieferung und des Glaubens - und auf die
Innerlichkeit jedes Menschen, die offen ist, fiir das Geheimnis der Gegenwart Gottes in ihr. Das Herz ist letztlich diejenige
JInstanz" des Menschen, von der auch nachhaltige Verdnderungen eines Menschen ausgehen. Jeder weif3, wenn einer nicht
von innen her motiviert ist, etwas dauerhaft zu tun, sondern nur durch &uReren Druck, rationale Uberlegungen, systemische
Ursachenbekampfung oder dhnliches, dann halt das in der Regel nicht lange vor. Am Ende kann es sogar krank machen.

Dasselbe gilt fir die Kirche. Kirche, das sind wir Glaubigen — zusammen mit allen, die schon vor uns mit uns unterwegs
waren und sind, zusammen mit Engeln und Heiligen und mit dem lebendigen Gott, der in unserer Mitte wohnt. Der Weg
der Kirche durch die Geschichte zeigt: Veranderungen zum Guten, zur authentischen Erneuerung kommen immer eher von
innen als von auf3en. Sie kommen aus dem Herzen der Kirche, aus der Gestalt heiliger Manner und Frauen, die Jesus mehr
als alles andere geliebt haben und lieben. Und die strukturellen Korrekturen, die Erneuerung von Machtverhéltnissen, das
neue Sagen-koénnen des Glaubens kommen dann mit diesen, kommen im Gefolge tieferer Einsicht und gréf3erer Liebe zu
Gott und den Menschen. Ich bin daher (iberzeugt: Wenn hier iiber ein ganzes Buch hinweg leidenschaftlich nach den
Urworten aus dem Evangelium gesucht wird, aus denen sich eine verunsicherte Kirche kraftvoll regenerieren kann, dann
werden wir nicht zuerst Prinzipien oder Ideen erforschen, auch nicht zuerst Strukturen. Auch wenn es wahr ist, dass
Strukturen, denen der innere Sinn abhanden gekommen ist, krank werden und als Krankheitssymptom auf die Krise
aufmerksam machen. Und dennoch werden auch dann Heilungsaussichten erst von der Riickkehr zur IHM deutlich werden.
Zu dem, der in der Kirche da ist — und dem wir persénlich begegnen kénnen.

Und ja, ich halte das fiir méglich. Ich glaube, dass es moglich ist, tiber die vielen unterschiedlichen Bilder von Jesus hinaus,
die Menschen im Kopf und oft auch im Herzen haben, tiefer zum authentischen Jesus zu finden. Zu dem, dem wir
personlich begegnen kénnen und von dem wir glauben, dass er uns personlich begegnen will. Und um das vorweg gleich klar
zu sagen: Jede unsere Begegnungen mit dem Herrn ist vermittelt, durch Bilder, durch die Schrift, durch die Liturgie, durch
unser leibhaftes Beten, durch Begegnung mit anderen Glaubigen und durch noch viel mehr. Als Menschen, die leibhaftig in
Raum und Zeit leben, werden wir immer nur vermittelt zu

dem kommen, der sich in radikalster Weise auf diese raumzeitliche Welt eingelassen hat. Im Grunde ist es so mit jeder
Person, der wir ehrlich begegnen. Es ist moglich, einer Person von Herz zu Herz, also in tieferer Unmittelbarkeit zu
begegnen als etwa mit Menschen, mit denen wir nur ,Kontakt haben". Und dennoch ist auch die unmittelbarste Begegnung
von Herz zu Herz, von Person zu Person immer noch leiblich, raumzeitlich vermittelt.

Freundschaft mit dem Herrn - wirklich?

Wir sehen im Blick auf Jesus, dass Christen aller Zeiten die Erfahrung gemacht haben, dass es moglich ist, in eine
personliche Freundschaftsbeziehung mit dem Herrn zu finden und darin zu wachsen. Solche Menschen erleben, dass sie in
grof3ere Freiheit finden, dass sie Vergebung ihrer Stinden annehmen kénnen, dass sie liebesfahiger werden und dass ihr
Leben von da an voller Sinn und voller Freude geworden ist. Freilich geht so eine freundschaftliche Beziehung mit dem
Herrn durch Hohen und Tiefen eines Lebens hindurch, durch Vertrauen und Versagen, durch Fallen und Wiederaufstehen —
aber eben mit diesem Herzstiick ihres Glaubens: Er geht mit mir — und mit uns! Jesus selbst sagt im Evangelium, dass die
Beziehung zu Ihm die wichtigste unseres Lebens ist. Von ihr her kommen alle unsere anderen Beziehungen in die rechte
Ordnung. Und Papst Franziskus sagt uns fortwahrend: ,Die Freude des Evangeliums kommt zuerst aus der Begegnung mit
Ihm." Die Frage an jeden und jede von uns ist daher: Wie kann das gelingen? Wie kann ich da hineinfinden? Wie kann ich
lernen, in dieser Beziehung zu leben? Um in dieser Frage einer Antwort ndherzukommen, ist es Gberaus hilfreich, von Maria
zu sprechen.


https://www.herder.de/religion-spiritualitaet/shop/p3/89678-urworte-des-evangeliums-klappenbroschur/
https://www.bistum-passau.de/shop/p/urworte-des-evangeliums
https://stefan-oster.de/

Zunachst scheint mir wichtig zu realisieren, dass Jesus nicht einfach der gute Freund ist, den wir uns gerne vorstellen im
Sinne eines guten Kumpels, mit dem ich gerne den Abend mit gutem Gespréch in der Kneipe verbringe. Natiirlich, das kann
auch eine Seite sein, aber sie ist niemals die Wesentliche an seinem Kommen. Und Jesus ist auch nicht der, der dem
Klischee eines ,ganz Netten" entspricht, der mit den buchstablichen Jesuslatschen durch Israel lauft, alle gern hat und den
Kindern Uber den Kopf streichelt. Auch hier wieder: Das sind womdoglich Seiten an ihm, aber niemals wére er darauf zu
reduzieren. Jesus ist zuallererst ein Retter. Er ist nach dem Zeugnis der Schrift gekommen, um die Menschen mit Gott zu
verséhnen; er ist gekommen um sie aus ihrer Verfallenheit an Siinde, Tod und Teufel herauszulieben, ihnen zu vergeben und
sie in das Reich des Vaters nach Hause zu fiihren. Er ist gekommen, um sie neu zu Kindern des Vaters, zu
Familienmitgliedern Gottes zu machen. Und dazu dirfen wir wahrnehmen: Er ist fiir diejenigen, denen er begegnet, ein
,Erdbeben“. Immer wieder im Evangelium wird geschildert, wie die Menschen angesichts seines Sprechens und seines
Wirkens, besonders seiner Wunder, entsetzt sind, erschrocken sind, ihn kaum aushalten kénnen, vor ihm niederfallen oder
ihn eben loswerden wollen, so sehr, dass sie ihn am Ende grausam téten. Zugleich ist er maf3los demiitig, hingegeben -
liebend, heilend, aufrichtend — bis zum freiwilligen Tod durch die schlimmste Foltermethode, die die Antike zur Verfliigung
hatte: die Kreuzigung. Er kommt vom Vater vor aller Zeit, ist vom Tod auferstanden und heimgekehrt zum Vater. Er hat uns
seinen Geist gegeben, damit wir ihm nachfolgen, es ihm gleichtun - und er wird wiederkommen als Weltenrichter, der
zugleich einen neuen Himmel und eine neue Erde schafft.

Das (!) ist der Jesus, der Gottmensch, dem wir uns nihern sollen, der uns einlddt, ihn zu lieben, der uns zusammen mit
seinen Jiingern ,Freunde" genannt hat (Joh 15,15), der uns durch Tod, Auferstehung und Geistsendung seinerseits schon
unfassbar nahegekommen ist. Wie aber kommen wir ihm von uns her naher? Und wie kann seine Mutter dazu hilfreich sein?
Denn davon bin ich iiberzeugt: lhre Sendung in der Heilsgeschichte ist zuerst und vor allem die, uns den Sohn
nahezubringen, mit ihr den Sohn lieben zu lernen, ihn zu verstehen, uns im Glauben an ihn zu stérken. Von ihr sind zwei
universal geltende Satze des Glaubens uberliefert ,Mir geschehe nach deinem Wort" (Lk 1,38) - das ist ihr ,fiat", das Urwort
des christlichen Glaubens. Und: ,Was er euch sagt, das tut!" (Joh 2,5) — ein Urwort fiir das Leben eines Jiingers, einer
Jingerin.

Sie steht an der Stelle des gesamten Menschengeschlechts - fiir uns

Thomas von Aquin sagt, als er die Stelle des Lukasevangeliums betrachtet, in der der Engel Gabriel die Geburt des Erlosers
aus ihr ankiindigt, Maria stehe hier sozusagen ,an der Stelle des gesamten Menschengeschlechts". Man kénnte erganzen:
Im Grunde sagt sie hier ihr ,fiat" nicht nur anstelle aller Menschen, sondern sogar an der Stelle der gesamten Schépfung.
Denn die biblische Heilsgeschichte erzahlt im Grunde von vorne bis hinten, wie sich Gott darum miiht, die gefallene
Menschheit und die mit dem Menschen gefallene Schépfung (vgl. R6m 8,19-22) wieder mit sich zu verséhnen, wieder nach
Hause zu holen. Er ist der Gott, der bestandig darum bemiiht ist, unter den Menschen zu wohnen. Das Offenbarungszelt in
der Wiiste, der Tempel in Jerusalem sind die Wohnorte Gottes. Gott ist in der Mitte Israels da. Israel lebt zutiefst aus dieser
Identitat: Wir sind das Volk, in dessen Mitte Gott selbst wohnt. Aber zugleich sagt Paulus — schon im Anschluss an die
alttestamentliche Uberlieferung - dass Gott ,nicht in Tempeln wohnt, die von Menschenhand gemacht sind" (Apg 17,24;
vgl. 1 Kén 8,27). Gott ist vielmehr ein Du — und will zwar inmitten seines Volkes, aber eben zuerst in den Herzen der
Menschen wohnen. Und Maria ist die Person, die im tiefstmoglichen Sinn der Heilsgeschichte wahrhaft erster ,Wohnort
Gottes unter den Menschen" (Offb 21,3) wird. Sie ist im tiefsten Sinn Tempel — der Ort der eigentlichen Verséhnung
Gottes mit der Menschheit. Sie ist damit schon in Person die erneuerte, heile Welt, heile Schépfung. In ihrist Jesus als er
selbst ganz da. In ihr gibt es keine schlechte Vereinnahmung von Jesus, keine Bilder, die sie sich von ihm macht und die
mehr mit ihr als mit Jesus zu tun haben. Sie ist im tiefsten Sinn die Hérende, die Jiingerin des Herrn, die ihm alleine dient.

Die meisten von uns kennen nun folgende Erfahrung: In der Néhe eines oder mehrerer guter Menschen, werden wir, wenn
wir uns auf deren Nahe einlassen und uns 6ffnen, selbst bessere Menschen. Wenn gute Eltern etwa ihre Kinder mit den
Kindern anderer Familien spielen lassen, dann ist es ihnen vollig selbstverstandlich wichtig, dass ihre Kinder in guten
Familien spielen, in denen ein guter Geist herrscht — und nicht beispielsweise in Gaunerfamilien. Denn wie von selbst geht
von einer Gemeinschaft ein Einfluss aus — Kinder lernen voneinander und von anderen von Herz zu Herz. Vermutlich haben
nicht wenige von uns auch schon spiren diirfen, wie sie ein guter Mensch, der sie liebt, wie von selbst zu einem besseren
Menschen gemacht hat. Die Liebe, sagen die Alten, macht den Liebenden dem Geliebten dhnlicher. Und umgekehrt kann es
dhnlich funktionieren: Auch die Nachahmung schlechter Eigenschaften ereignet sich Mensch zu Mensch.

Als katholische Christen suchen wir daher immer wieder die Ndhe zu Heiligen. Zumeist als Fiirsprecher, aber tatsachlich aus
einem tieferen Grund: Wir glauben, dass heilige Frauen und Méanner ganz bei Gott sind — und gerade deshalb zugleich ganz
in unserer Nahe sein kénnen. Heilige sind Menschen, die die wichtigsten Gebote Jesu gelebt haben: Gott mit ganzem
Herzen und aller Kraft zu lieben — und den N&chsten wie sich selbst. Wir gehen daher bisweilen pilgernd zu Orten, an denen
Heilige begraben sind —in der glaubigen Ahnung, sie haben an diesem konkreten Ort gelebt, sind ihm immer noch
verbunden. Und durch die innere Nédhe zu diesen Heiligen hoffe ich auch auf deren Nahe zu mir — und so komme ich
zugleich leichter mit ihrer Hilfe in die liebende Nahe zum dreifaltigen Gott. Die Heiligen sind ja schon vollendet
hineingenommen in die unendliche Liebeskommunikation, in die Liebeseinheit der gottlichen Personen.

Und wenn die Mutter des Herrn nun die denkbar intensivste Nahe zu Jesus und mit ihm zum Vater im HL. Geist hatte, die je
ein Geschopf haben konnte, dann ist es nicht verwunderlich, wenn die allergrof3te Zahl der grof3en katholischen
Pilgerstatten weltweit solche sind, die zu Verehrungsorten Mariens fiihren. Haufig sind solche Orte gar Erscheinungsorte
von ihr — und machen dadurch deutlich, dass dieser konkrete Ort besonders geeignet ist, auch in dieser raumzeitlichen Welt
mir ihr in Verbindung zu sein. Und um mit ihr und an ihrer Seite dem naherzukommen, nach dem wir uns sehnen.

Zudem: Alle, ausnahmslos alle Menschen, sind Kinder einer Mutter — und wenn es ein einigermaf3en gutes Aufwachsen in
der Ndhe der Mutter gab, dann durften die meisten von uns mitterliche Liebe verstehen lernen und uns von ihr beriihren
lassen: die Mutter liebt ihr kleines Kind, sie liebt es als heranwachsenden Jugendlichen, sie liebt es als erwachsenen
Menschen und sie liebt es immer noch, wenn sie erlebt, dass ihr Kind — wie sie selbst — inzwischen ein alterer Mensch
geworden ist. Das Sich-einfiihlen in das Sehen, Empfinden und Lieben der Mutter, ldsst uns wie von selbst mitspiren, wie
die Mutter des Herrn ihren Sohn geliebt hat. Mehr noch: Sie hat ihn als leibliche und zugleich als stindenlose Mutter mehr



geliebt als je ein Mensch zuvor und danach. Das heif3t: das Kommen zu ihr, das Gehen ,in die Kirche", die sie ja selbst im
tiefsten Sinn als Person (als Wohnort Gottes) ist, erleichtert unser Kommen zu ihm. Denn seit ihrer Empfangnis gab und
gibt es keine Zeit, keinen Ort, keinen Zustand mehr, in dem sie nicht in tiefster liebender Verbindung und Nahe mit ihrem
Sohn gewesen ware. Maria lieben lernen, bedeutet die Kirche lieben lernen — und in ihr und mit ihr den Sohn mehr lieben
lernen.

Mit der Mutter und ihrem Herzen auf den Sohn schauen

Wie geht es, den Sohn lieben lernen? Wir schauen auf sie, auf die Antwortende schlechthin, und gehen mit ihr zum Sohn -
fragend, denkend, mitfihlend! Sie ist die eigentliche, die mutterliche Gestalt der Kirche, in der und bei der der Sohn in der
Welt daheim ist. Sie empfangt den Hochsten, und gebiert ihn im niedrigsten Ort, einem Viehstall. lhr ist derjenige
verheif3en, der auf dem Thron Davids sitzen wird, mit einer Herrschaft, die kein Ende hat, — und sie erlebt, wie er sofort
nach der Geburt von Mord bedroht wird und sie fliichten muss. Er macht sich auf, um 6ffentlich aufzutreten — und sie
erlebt, wie viel Ablehnung sogar aus der eigenen Verwandtschaft gegen ihn kommt. Sie bleibt bei ihm, dem Gefolterten
und Getoteten, unter dem Kreuz — obgleich damit alle Verheiffungen des Engels vor seiner Geburt zunichte scheinen. Sie
betet mit den Jiingern um den verheif3enen Geist — und ist selbst schon véllig erfiillt von diesem Geist. In ihrer Nahe
werden die Jiinger zu besseren Menschen! Will heif3en zu tieferen Geistempfangern. Sie ist in allem diejenige, die bei ihrem
ersten und fir alle Welt und Zeit grundlegenden ,fiat" bleibt — und glaubt. Sie ist in gewisser Weise dieses ,fiat" in Person,
denn sie ist ja Kirche in Person, sie ist die Mutter der Kirche und sie ist die Mutter derjenigen, die an Jesus glauben und ,am
Zeugnis fiir ihn festhalten” (Offb 12,17)

Gott schaut auf unser Herz — und sie ist das geschaffene, antwortende, betende, bis ans Ende der Zeit schlagende Herz der
Kirche. Mit ihr als Gestalt der Vermittlung finden wir in die je tiefere Unmittelbarkeit zum Herrn. Wir diirfen uns jederzeit,
wenn wir ,in die Kirche gehen" von der inneren Vorstellung begleiten lassen: Wir sind gerade in ihrem ,Wohnzimmer* — und
sie legt uns bei jeder Kommunion den neugeborenen Jesus in die Arme und ans Herz. Und zugleich damit auch den
geopferten und gekreuzigten Jesus. Und sie betet mit uns dankbar den Auferstandenen an.

Die Schrift jedenfalls ist iberaus klar dariiber, dass die Qualitat der Beziehung zum Sohn das wesentlichste Kriterium ist fir
die Rettung, fiir das Heil, fiir das Hineinfinden ins Reich des Vaters: ,Wer Vater und Mutter mehr liebt als mich, ist meiner
nicht wiirdig" (Mt 10,37). ,Wer sein Leben um meinetwillen verliert, wird es gewinnen" (Mt 10,39). ,Wer den Herrn nicht
liebt, sei verflucht" (1 Kor 16,22). ,Wenn jemand mich liebt, wird er mein Wort halten; mein Vater wird ihn lieben und wir
werden zu ihm kommen und bei ihm Wohnung nehmen.*

Oben habe ich gesagt, dass Maria im Glauben die erste der ,heilen Welt" ist, der erneuerten, ungebrochenen Schépfung —in
der der Schopfer selbst ganz da ist. Deshalb wird Welt tberall dort heiler, wo Gott an ihm selbst verehrt wird. In unserem
eigenen Gottesverhaltnis ist es doch allzu oft allzu anders: Wir verehren in Gott nicht selten eine Projektion oder einen
Erfillungsgehilfen unserer eigenen Wiinsche und Sehnsiichte oder unserer eigenen eingebildeten Grof3e. Wir verehren und
suchen in uns fast immer einen Gott ohne Kreuz, weil - bewusst oder unbewusst — das Ernstnehmen Seines Kreuzes auch
das Ernstnehmen unseres eigenen Kreuzes bedeuten wiirde. Unsere innere Welt ist nicht so heil, wie wir es vielleicht
wiinschten. Und deshalb ist es fir den sich entduf3ernden Gott nicht einfach méglich, in uns so anzukommen, wie Er sich in
Christus offenbart hat.

Und wenn wir das spiiren — und aus eigener Kraft nicht einfach eine Losung dafiir haben, dann gehen wir zu ihr. Bisweilen
gehen wir auch wallfahrend, betend zu Orten, in denen die Mutter des Herrn besonders verehrt wird. Und wir nehmen dafir
etwas in Kauf, das uns hoffentlich ein wenig ,objektiver* macht im Umgang mit Gott, selbst-loser, weniger ichhaft. Wir
hoffen dabei, dass der Herr schon mit uns geht, dass er in unserem Gebet schon da ist, dass er uns hilft im Gehen mehr
Hingabe zu lernen. Und wir kommen dann an, an dem Ort, wo sie in besonderer Weise ,wohnt" und wo sie selbst ,Wohnung
Gottes" ist. Wir dirfen in der Freude der Ankunft etwas spiiren von ihrem und seinem Wohlwollen. Es fiihlt sich gut an -
auch dann, wenn er uns unterwegs hat leiden lassen, am schlechten Wetter, an den geplagten Fii3en, an der Miidigkeit des
Korpers. Wir kommen an und spiiren: Hier ist heile Welt — zumindest heiler als wir sie im durchschnittlichen Alltag
erfahren. Wir gehen zu ihr und zu ihm und mit ihr und mit ihm, wie wir durch unser Leben gehen. Bis wir in der ,heilen
Welt" ganz ankommen, bis fiir uns Ostersonntag wird, gehen wir auch durch die alltaglichen Montage und durch die
kreuzbeladenen Freitage unseres Lebens. Aber weil sie mitgeht und er schon geheimnisvoll anwesend ist, wird das Leben im
Glauben ein fortwahrendes Zugehen auf die neue Schépfung, zu der auch jeder von uns gehéren wird.

Und tatséchlich: Maria ist schon der Anfang der neuen Schopfung. Sie ist jetzt schon die heile, geheilte und geheiligte
Welt. Und so, wie wir oft in der Nahe von liebevollen, guten Menschen — wenn wir uns auf ihre Nahe einlassen — bessere
Menschen werden, so hoffen und beten wir, dass wir durch die Nahe zu Maria, in die tiefere Néhe zu Jesus und zum Vater
finden. Wir hoffen und beten, dass der Heilige Geist uns ein wenig heiler machen kann in unserer Seele. Wir gehen an
Wallfahrtsorten womoglich beichten, vielleicht weil wir es schon so lange nicht mehr gemacht haben und weil uns auf dem
Weg zum Wallfahrtsort aufgegangen ist, wie gut es ware, einfach mal wieder alles auszusprechen, was im eigenen Leben
dem Liebesangebot Gottes widersprochen hat. Wir lassen uns als Wallfahrer also innerlich zurechtriicken, wir 6ffnen unser
Herz fiirs Bekenntnis, wir spiiren, wie es innerlich weiter wird, wie mehr Liebe in uns einfliefen kann. Und immer wieder,
hoffentlich, merken wir, wie es eigentlich die Liebe selbst ist, die uns Heil und Heilung schenkt. Wir hoffen mehr die zu
werden, die wir eigentlich sein konnen: Liebende Menschen, deren Berufung als Christen es ist, Gott als Liebe zur Welt zu
bringen - wie sie.

Mein eigener Weg: Vom Kopf ins Herz

Ich darf an dieser Stelle erzahlen, dass ich selbst einen Weg von Athen nach Jerusalem, vom Kopf ins Herz — in mein Herz
und das Herz aller Dinge - zuriickgelegt habe. Mir ging zuerst tiber das Denken auf, dass die Gestalt Jesu Christi der
Schlissel zu allem ist. Ich habe philosophisch und theologisch iiber diese Figur nachgedacht und zunéchst intellektuell
erkannt, dass er die freieste Gestalt war, die je auf dieser Erde gelebt hat. Der wahrhaftigste und liebesfahigste Mensch, den
die Welt je gesehen hat. Und ich durfte zugleich verstehen: Er ist der Logos, das Wort, das sich radikal verschenkt - und sie,
Maria, ist die tiefstmogliche Antwort und Annahme dieser gottlichen Hingabe in Person. Und als Christen und Christinnen
ist keiner von uns Jesus selbst, wir sind alle Antwortende auf das Wort — und lernen mit ihr hoffentlich immer besser und
nach und nach mit Leib und Seele, Kopf und Herz antwortende Menschen zu werden. Aber natiirlich: Ich bin es auch in aller



Begrenztheit. Ich bleibe ein Siinder, mit manchem Abgrund und all den Durchschnittlichkeiten in mir, die ich selbst kenne —
und mit den Dingen, die mir noch gar nicht bewusst sind. Aber ich kann festhalten: Als die Bewegung vom Kopf ins Herz
ging, war die entscheidende Entdeckung, dass ich dafir ,die Kirche" brauche mit allem, was sie zu schenken hat. Und die
noch tiefere Entdeckung war, dass diese Kirche im innersten Herzen eine lebendige Person ist. Mein Ordensvater Don
Bosco, der sie als ,Hilfe der Christen" verehrt hat, hat am Ende seines unfassbar fruchtbaren Lebens gesagt: ,Sie hat alles
gemacht!". Und ich meine das innerlich nachvollziehen zu kdnnen: Wenn ich - in aller Begrenztheit — Jesus lieben gelernt
habe — dann war sie entscheidend daran beteiligt. Eben: von Herz zu Herz.

So folge ich Papst Franziskus gerne, wenn er die Kirche an ihren Herzort fiihrt, in die dichteste, herzliche Néahe zu Jesus, die
erwartungsvolle Spannung im Pfingstsaal (Apg 1,14). Es war ihr Herz, das die kopflos geflohenen Jiinger Jesu wieder
zusammenfiihrte in einen Raum, dessen schweigende konstante Mitte die Mutter war. Um Maria herum sind die Apostel im
Gebet versammelt und sie wissen, dass etwas Unerhdrtes passieren wird. Horen wir noch einmal den Papst, héren wir sein
Komm-heim in den Ursprung von allem: ,Sind wir noch eine Kirche, die fahig ist, nach Jerusalem zuriickzufiihren? Wieder
nach Hause zu begleiten? In Jerusalem wohnen unsere Quellen: Schrift, Katechese, Sakramente, Gemeinschaft,
Freundschaft des Herrn, Maria und die Apostel ... Sind wir noch fahig, von diesen Quellen so zu erzahlen, dass wir die
Begeisterung fir ihre Schonheit wiedererwecken?" Das ist die faszinierende Ganzheitlichkeit, auf die Papst Franziskus den
Blick lenkt: Zu, wissen, dass sich in der Kirche alles um Jesus drehen muss, dass von Jesus her alles verstanden werden kann,
und dass dazu unser ganzes Herz marianisch geldutertes Herz gefragt ist.

Lange schon beriihrt mich auch ein Wort von Hans Urs von Balthasar, in dem das Abgriindige einer herzlosen Kirche zum
Vorschein kommt. Diese Herzlosigkeit hat damit zu tun, dass uns irgendwie Maria und das Marianische
abhandengekommen ist, diese ruhige gelassene Ndhe zum Herrn, dieses Aroma von Zartlichkeit und Treue. Hans Urs von
Balthasar sagt uns in diesem Sinn: ,Ohne Mariologie droht das Christentum unter der Hand unmenschlich zu werden. Die
Kirche wird funktionalistisch, seelenlos, ein hektischer Betrieb ohne Ruhepunkt, in lauter Verplanung hinein verfremdet.
Und weil in dieser mann-méannlichen Welt nur immer neue Ideologien einander ablésen, wird alles polemisch, kritisch,
bitter, humorlos und schlief3lich langweilig, und die Menschen laufen in Massen aus einer solchen Kirche davon."

Deshalb bin ich dankbar fur dieses Buch, das Menschen aus Liebe zum Herrn, zur Kirche und aus Liebe zu den Menschen
zusammengebracht hat. Wir schulden ihnen das Evangelium und seine Freude. Ich bin Uberzeugt: Wenn es uns gelingt,
durch unser eigenes Leben, unseren eigenen Glauben und in unserem Miteinander so fiir Christus durchscheinend zu werden
wie Maria und in Maria, dann lassen wir eine Sozialgestalt von Kirche erwachsen, in der wir die Freiheit und Wiirde jeder
einzelnen Person unbedingt anerkennen. Denn es gibt in mir und dir und letztlich in jedem Menschen den Ruf, selbst
,Tempel Gottes" zu sein (1 Kor 3,17). Die Sozialgestalt der Kirche der Zukunft in liberalen Gesellschaften wie der unseren,
wird vermutlich bald haufiger aus kleinen, aus marianisch gepragten Gemeinschaften bestehen, in denen Menschen
miteinander beten und die absichtslose Liebe einiiben — zueinander und zu den Menschen am Rand. Sie werden lernen,
miteinander in die Freiheit der Kinder Gottes hineinzuwachsen, sie werden lernen, nicht besitzergreifend und nicht
manipulativ zu sein. Sie werden demiitig jeden und jede achten — und sie werden die Sehnsucht haben, dass méglichst viele
andere mit dem Geheimnis in Berithrung kommen, aus dem sie selbst leben: Aus der Gegenwart Jesu und aus dem ,fiat"
Mariens.

Weitere Publikationen von Bischof Stefan Oster finden Sie hier.


https://stefan-oster.de/category/publikationen/

